
გიორგი ცოცანიძე 
თსუ არნ. ჩიქობავას სახელობის ენათმეცნიერების ინსტიტუტი,  
თბილისი   
G.tsotsanidze@email.ru  

 
საკვანძო სიტყვები: ტერმინოლოგია, დარგობრივი ტერმინოლოგია, 

ლუდის ტერმინოლოგია, ალუდი. 

 

ლუდი და მასთან დაკავშირებული ტერმინოლოგია  

ქართველ მთიელთა მეტყველებაში 

 
წითელს ღვინოსა, შავს ლუდსა 
განა ერთფერად სმა უნდა?! 
ენაზე მომდგარ სიტყვასა 
განა სუყველას თქმა უნდა! 

 
შემთხვევით არ ვიწყებთ ამ ნაწერს ხალხური პოეზიიდან მო-

ხმობილი ბრძნული გამონათქვამით: როდესაც საგანი ხალხის სული-

ერების ისეთ სფეროში დაიმკვიდრებს ადგილს, როგორიც პოეზიაა, ეს 

იმას ნიშნავს, რომ იგი ამ ხალხის ყოფიერებისათვის ტრადიციული 

და საუკუნეთა სიღრმიდან მომდინარე, მისი თვითმყოფადი კულტუ-

რის ორგანული ნაწილია. უეჭველი მაგალითებისთვის შორს წასვლა 

არ მოგვიხდება – ღვინის ქართველთა  ეთნოგრაფიული ყოფის ორგა-

ნულობას მტკიცება არ სჭირდება და, შესაბამისად, არც პოეზიაშია მი-

სი ადგილის დამადასტურებელი მაგალითებია საძებნი: 

„ღვინოვ, შე ჭაჭანაურო, 

უცეცხლოდ ამოსდუღდები, 

ჭკვიან კაცთანა ბრძენი ხარ, 

უჭკოსთან ამოჰქუხდები“. 

ანდა: 

 „ღვინო კი მათრობელი ჯობს, 

ძაღლი – თეოზე მყეფარი, 

ვაჟკაცი წყნარი ჯობია, 

რო გაჭირდება – მჭეხარი“. 

ეს ხალხური პოეზიის ნიმუშებია. კლასიკური მწერლობიდან 

ხომ იმდენი მასალის მოხმობა შეიძლება, რომ მათგან ტომეულებიც 

mailto:G.tsotsanidze@email.ru


336 გ. ცოცანიძე 

კი აიკინძება. რად არ ღირს თუნდ ვაჟა-ფშაველას ერთი ლექსის ეს 

სტრიქონებიც კი: 

„დამისხი, დამალევინე 

ეგ ღვინო, ოხერ-ტიალი, 

ეგება წაღმა ვიფიქრო 

სოფლის უკუღმა ტრიალი“... 

ასე რომ, ქართველთა ცნობიერებაში დამკვიდრებული გამოთქ-

მა – საქართველო ღვინის ქვეყანააო – ჭეშმარიტია ფაქტობრივადაც და 

ლოგიკურადაც. ჩემი ღრმა რწმენით, ასეთივე ჭეშმარიტულობის უფ-

ლება აქვს გამოთქმასაც – საქართველო ლუდის ქვეყანააო, თუმც იგი 

აქამდის არავის უხმარია, რადგან საქართველოს ერთ მნიშვნელოვან 

ნაწილში – თუშ-ფშავ-ხევსურეთსა და ხევ-მთიულეთში – იგი ისეთი-

ვე ძირძველი, ტრადიციული, რიტუალური (გნებავთ, საკრალურიც) 

პროდუქტია, როგორიც ღვინოა საქართველოს დანარჩენ კუთხეებში 

და ლუდიც ხომ ის სასმელია, რომელიც კაცს „სოფლის უკუღმა ტრი-

ალს“ წაღმა აფიქრებინებს, სუსტსა და უძლურს თავს ძლიერად მოაჩ-

ვენებს, სიცოცხლეს გაულამაზებს. არც ის ლეგენდა უნდა იყოს შე-

მთხვევითი, რომ ლუდის თვისებებისა და მისი დამზადების საიდუმ-

ლოს კაცი ჩიტმა აზიარა: 

„ჩიტმა თქვა, ერთი მარცვალი 

გზაზე ავკენკე, დავითვერ, 

მანამდის პატარა ვიყავ, 

გორისოდენა შავიქენ”. 

და ის მარცვალი, პატარა ჩიტს რომ ბუმბერაზ, მძლეთამძლე არ-

სებად წარმოადგენინა თავი, სვიის თესლი იყო. ლუდით დათრობამ 

კი ხევსურ გვიანაურს ომის რომანტიკა მოანატრა: 

„დაითვრა გვიანაური, 

თავ დაიჭირა ხელითა, 

– შავხლის ხანჯრადამც მაქცია, 

ერთ რო სხვას მკრევდა წვერითა, 

ერთკეით დაღირებული 

გავჩინდებოდი მღერითა“. 

პიროვნების ცხოვრების უმნიშვნელოვანესი მომენტები: დაბა-

დება, ნათლობა, ქორწილი, მიცვალებულის ხსოვნის, სახალხო რელი-

გიური დღესასწაულები და მათთან დაკავშირებული საწესჩვეულებო 

რიტუალები ხომ მთიელთაგან არც კი წარმოიდგინებოდა  ლუდის 

თანხლების გარეშე. მისი სიძველის დამადასტურებელია ის ფაქტი, 



ლუდი და მასთან დაკავშირებული ტერმინოლოგია ქართველ მთიელთა... 337 

რომ აქ ჩამოყალიბებულია ლუდის დამზადების სრულიად ორიგინა-

ლური ტექნოლოგია და შექმნილია მის წარმოებასთან დაკავშირებუ-

ლი ერთობ მდიდარი ტერმინოლოგია. ოღონდ აქვე ისიც უნდა ით-

ქვას, რომ ლუდის წარმოების ნამდვილი ხალხური წესები თითქმის 

ყველგან დავიწყებულია, გარდა თუშეთისა და, ამდენად, ლუდის 

დამზადებასთან დაკავშირებული ტერმინებიც სრულყოფილად მხო-

ლოდ თუშურ დიალექტშია შემორჩენილი. აქედან გამომდინარე, „მე-

ლუდეობის“ აქ წარმოდგენილი ტერმინოლოგიაც, ძირითადად, თუ-

შური დიალექტის მონაცემების საფუძველზე აღიწერება. 

ლუდი – სუსტი ალკოჰოლიანი სასმელი, რომელიც მზადდება 

მარცვლეულის ფქვილის ალაოსა და სვიის ყვავილისაგან. ასეთია ამ 

სიტყვის სალექსიკონო განმარტება. თუშურ კილოში ეს სიტყვა ალუ-
დი ფორმით იხმარება, განმარტება იგივე იქნება, დაემატება, რომ იგი 

მზადდება დიდი რიტუალური სუფრებისათვის – ხატობების, ქორწი-
ლების, სამხვდო-სანათლავებისთვის და მკვდართრიგებისთვის – მი-

ცვალებულის კულტთან დაკავშირებული სუფრებისათვის, როგორი-

ცაა ორმოცის რიგი, იგივე სანთელსაწვაო, წლის რიგი, იგივე წელთაო-
ბა და სამონანულო – ჭირისუფლის მიერ დროის გასვლის მერე გადა-

ხდილი არასავალდებულო მოსახსენიებელი სუფრა. 

თუშეთში ლუდის დამზადება-დაყენებისა და მისი გამოყენების 

სფეროებს უკავშირდება  საკმაოდ მდიდარი ტერმინოლოგია, რომ-

ლის უბრალო ჩამოთვლაც კი ცხადყოფს ამ სიმდიდრეს. დავიწყოთ 

თუნდ იმით, რომ ამ დიალექტში თვით სიტყვა ალუდიც ტერმინიზე-

ბულია და აღნიშნავს გარდაცვლილის წლის თავზე გამართულ მოსა-

გონარს სხვადასხვა საწესჩვეულებო რიტუალითა და ცერემონიით. 

თუ სადმე გაიგონებთ, რომ მავან კაცს დედის, მამის თუ ვინმე სხვის 

ალუდი აქვსო, ეს იმას ნიშნავს, რომ ჭირისუფალი თავის გარდა-

ცვლილს წლის თავის მოსაგონარ სუფრას უმართავს. ამავე ალუდს 
უკავშირდება მთელი რიგი ქვემოთ ჩამოთვლილი ტერმინებისა და 

ტერმინოლოგიური გამოთქმებისა: ფლასი – ხელით ნაქსოვ საფენზე, 

იგივე „ფლასზე“ დალაგებული მიცვალებულის ტანსაცმელი და პირა-

დი ნივთები, რომლებიც ალუდის გადახდის შემდეგ დაურიგდება 

მის თანატოლებსა და ახლობლებს გარდაცვლილის სახსოვრად. მი-

ცვალებულის ამ ნივთების სახსოვრად გადაცემაც სპეციალური ტერ-

მინით აღინიშნება: მას გართმა ჰქვია. ფლასის გაწყობასაც თავისი 

ტერმინი აქვს: ფლასის დაგება;  ფლასის დაგებას ახლავს მცირე მოსა-

გონარი სუფრა, რომლის დროსაც ჭირისუფალი მოტირალ ქალებს მო-



338 გ. ცოცანიძე 

იწვევს და მართავს დედათტირებას. დედათტირება წლის განმავლო-

ბაში რამდენჯერმე იმართება. მიცვალებულის ალუდი ჩვეულებრივ 

ზაფხულში იმართება. ამ დროს ფლასი გარეთ გამოაქვთ – გარდა-

ცვლილის ეზოში ან სოფლის საჯარეში, რომლის ირგვლივაც მოტი-

რალი ქალები სხედან და დასტირიან მას. ალუდი იმართება ცხენთა 

რბოლით, შეჯიბრით და ამ შეჯიბრს სადგინი ჰქვია. სადგინი მხო-

ლოდ ალუდში გამართული დოღია. ამდენად ისიც მიცვალებულის 

კულტთან დაკავშირებული ტერმინია. როცა ალუდი სადგინით იმარ-

თება, ფლასის მარჯვენა მხარეს დევს ალამი. სადგინში გამარჯვებუ-

ლი ცხენ-მხედრის უპირველესი ჯილდო; მარცხენა მხარეს ძირს და-

ფენილ ტილოზე ალაგია საკვამლო კვერები – პატარა მრგვალი პურე-

ბი, იმდენი, რამდენი ოჯახიც ცხოვრობს იმ სოფელში და რომლებსაც 

შუაში ჩარჭობილი აქვთ პატარა ჩხირები ზედ შებმული თეთრი ნა-

ჭრის ლენტებით. ალუდის მეორე დღეს ჭირისუფალი საკვამლო კვე-
რებს ოჯახებს ჩამოურიგებს, რომლის დროსაც ამ კვერის მიღებისას 

ერთი ყანწი სასმლით კვლავ შეისმის გარდაცვლილის შესანდობარი. 

ეზოში გაშლილი ფლასის წინ დგება ხუთი ცხენოსანი მხედარი. მხე-

დართა ამ მწკრივს სადალაო ჰქვია. სადალაოში ერთი აუცილებლად 

სულის ცხენია, რომელიც მღვდლისგან ამ მიცვალებულისთვისაა ნა-

კურთხი. ერთი დედისძმათ ცხენია. დედისძმანიც ტერმინია და აღ-

ნიშნავს გარდაცვლილის დედის მხრის ყველაზე ახლობელ ოჯახს, სა-

დაც სადგინის წინ უნდა წავიდეს სადგინში მონაწილე მთელი მხედ-

რობა და მონაწილეობა მიიღოს იქ დედისძმათაგან გამართულ მოსახ-

სენებელ სუფრაში. დედისძმათსა უმყოფელ ცხენ-მხედარს სადგინში 

მონაწილეობის უფლება არა აქვს. ფლასის წინ მდგომი ეს ხუთი მხე-

დარი ასრულებს სამგლოვიარო მოძახილს, რომელსაც დალაობა 
ჰქვია. ამ მხედართა შორის სულის ცხენზე ზის დალაობის დამწყები 

და საერთოდაც ამ ალუდის გადახდისას რიტუალური წესების აღ-

სრულებისას მთავარი პერსონა მოდალავე. ალუდის დამთავრების მე-

რე სადგინში მონაწილე ცხენების პატრონებს დაურიგდებათ ნივთიე-

რი პრიზები და გარკვეული თანხა შეჯიბრში დაკავებული ადგილე-

ბის მიხედვით, რომელსაც ცხენჯამაგირი ეწოდება. სადგინის პერსო-

ნაჟთა შორის არიან მეალმე, რომელსაც აბარია ალამი და რომელიც 

მას მიიტანს სარბოლი დისტანციის ბოლოს, საალმეში და რომელიც 

სადგინში მონაწილე მხედრებს ურიგებს ნომრებს  მათგან დაკავებუ-

ლი ადგილის მიხედვით. არის მეალუდე,  რომლის ცხენსაც ალუდია-

ნი ტიკები ჰკიდია და ვინც ფინიშთან მისულ ყველა მხედარს სთავა-



ლუდი და მასთან დაკავშირებული ტერმინოლოგია ქართველ მთიელთა... 339 

ზობს თითო თას ალუდს გარდაცვლილის შესანდობრის კიდევ ერ-

თხელ სათქმელად. მხედრობა სტარტთან მიჰყავს დამსწორებელას – 

ხელარგნიან ხანდაზმულ საპატივცემულო პიროვნებას, რომელიც 

თვალყურს იჭერს, რომ სასტარტო ნიშნის მიცემამდე ვინმემ ცხენი 

დატყუებით არ არბიოს. ასეთ ცხენ-მხედარს სადგინში მონაწილეობა 

არ ეთვლება და იგი ვერ მიიღებს ვერც შესაფერის პრიზსა და ვერც 

ცხენჯამაგირს. 
საგანგებო ტერმინოლოგიით აღინიშნება ლუდის დასამზადებ-

ლად საჭირო პროდუქციაც და ინვენტარიც, აგრეთვე ის სათავსო ნა-

გებობანიც, სადაც იხარშება ლუდი და შემდეგ ხდება სპეციალურ 

ჭურჭლებში მისი დაფუვლება-დადუღება. საგანგებო ტექნოლოგიუ-

რი პროცესების გზით მიღებულ დაფქულს, რომლიგანაც იხარშება 

ლუდი, ფორი ჰქვია. იგი ,უმეტესწილად, ქერისგან მიიღება. ქერის სა-

ჭირო რაოდენობას ხის ჭურჭელში ჩაყრიან და სამი დღით ასე აჩერე-

ბენ. ამ ხნის განმავლობაში იგი კარგად დალბება. ამ დალბობილ მარ-

ცვალს ცხრილ-ცხავების საშუალებით კარგად გაწურავენ. მერე მიწის 

იატაკზე სქელ ფენად, დაახლოებით ერთი ციდის სისქისად, დაყრიან, 

დააფარებენ ნაბდებს და ნაქსოვ საფენებს, ფლასებს, კარგად დათბი-

ლავენ. ამას ფორის ჩადება ჰქვია. სამი დღეც ასე ინახავენ. ამ ხნის გან-

მავლობაში მარცვალი გაღივდება – „დაკიაპდება“. შემდეგ მას ერთ 

გროვად ააგროვებენ, კვლავ დაათბუნებენ და სამი დღეც ასე დატოვე-

ბენ. ამ დროს ფორი ჩატკმებაო ამბობენ, თან გამოუშვებს აბროშას ფეს-

ვის პირველ ფუნჯებს. ამ დროს ქერში სახამებელი შაქრებად გარდა-

იქმნება. ამის შემდეგ მარცვალს ფარდაგ-ხალიჩებზე თხელ ფენად გა-

შლიან. იგი კარგად უნდა გახმეს. ფორი საწისქვილედაა გამზადებუ-

ლი. წისქვილში მას მსხვილად, მარილგულად, დაფქვავენ და საალუ-
დე ფორი მზადაა ლუდის მოსახარშად. 

ნაგებობას, სადაც ლუდი იხარშება, საქვაბე ჰქვია. იგი წმიდა ად-

გილია – იქ მრეცხელი ასაკის მდედრი ფეხს ვერ შეადგამს. საქვაბეში 

ინახება ლუდის მოხარშვისას საჭირო ყოველგვარი ჭურჭელი და ინ-

ვენტარი. მთავარი აქ ქვაბია – სპილენძის ბრტყელი ნაჭრებისაგან შე-

კერილი (აქ აგებულს იტყვიან) ქვევრის ფორმის ქვაბი, რომელშიც 

იხარშება სალუდე მასა. იგი მუცლამდის ჩადგმულია ბუხრის ფორმის 

ფიქალი ქვისაგან აგებულ საცეცხლურში, რომელსაც ყვერბი ჰქვია. 

ყვერბის კედლებსა და ქვაბის ქვედა ნაწილის გვერდებს შორის საკმაო 

ადგილია ცეცხლის დასანთებად. საალუდე ქვაბში საჭირო რაოდენო-

ბის წყალში იხარშება ფორი, რომელიც  მთელ თავის სიტკბოს დუღი-



340 გ. ცოცანიძე 

ლისას წყალში გამოსცემს. საქვაბშივეა ლუდის ხარშვისას საჭირო სა-
ხმარ-საციქველი. საკედეები – ყურშატიანი სპილენძის დიდი ქვაბები, 

რომელთა გადატანა-გადმოტანაც ხდება ყურებში გაყრილი კეტებით, 

თუშურად – კედებით. აქედანაა მისი სახელიც საკედე. არის ერთი ან 

ორი საწდე – სპილენძის ორი-სამი ფუთი სითხის ტევადობის კასრის 

ფორმის ჭურჭელი; აგრეთვე რამდენიმე ჩხუტი, იმავე ტევადობისა, 

ოღონდ შედარებით წვრილი და მაღალი, რომლებიც ხის მთლიანი 

ტანისაგან არიან გაკეთებულები, არის თხის ბალნის ნართისაგან მო-

ქსოვილი ხაკები – ტომრები, რომლების საშუალებითაც ხდება ფორის 
ნახარშის გაწურვა. არის ჭაჭუკა, ერთ ფუთამდე ტევადობის, აგრეთვე 

მთლიანი ტანისაგან გაკეთებული კასრი პირზე გამოყვანილი ბაგის 

მსგავსი სითხის გადმოსასხმელი ჭაჭით და ზედვე გამოყვანილი ფინ-

ჯნის სახელურის მსგავსი სახელურით. იგი გასაწური მასის ხაკებში 
ჩასასხმელად გამოიყენება. აქვეა ერთი ან რამდენიმე ტარკოშა, აგრეთ-

ვე ხის ტანისაგან დამზადებული დიდი საწვნის (2-3 ლიტრის ტევა-

დობის) მსგავსი კოში, ნახარშისა და ლუდის ჭურჭლიდან ამოსაღე-

ბად და გადასასხმელ-გადმოსასხმელად  სახმარი. არის აგრეთვე ფრი-

ად საჭირო ხელსაწყოები: სამჭირა და საყელა, ხაკებში ჩასხმული ნა-

ხარშის ბოლომდის გამოსაჯურად. საყელა ნახევარ მეტრამდე სიგ-

რძის მკლავისსისქე ხეებია, შუა ადგილებით დაგრეხილი წნელით 

გადაბმულები, სამჭირა ორკაპი ბოლოებით  დაგრეხილი წნელით 

გადაბმული ხეებია. საყელათი ხაკებს პირებს მოუკრავენ, როცა სალუ-

დე ნახარშს ჩაასხამენ გასაწურად, სამჭირათი კი ამ მასას ბოლომდის 

გამოწურავენ. ეს გამონაწური წვენი ტკბილია და მას დარკო ჰქვია. ხა-

კებში დარჩენილი მასა ხოტია. ხოტს ახლად ხბომოგებულ ფურებს აჭ-

მევენ, კარგად მოიწველებაო – დარკოს სუფთად გამორეცხილ ქვაბში 

ჩააბრუნებენ, გარკვეული რაოდენობის გამხმარ სვიას ჩააყრიან, 

ცეცხლს შეუნთებენ და ხარშავენ. სვია მას მწარე გემოს აძლევს. ამ ნა-

ხარშს მტკიცე ცხრილში ან მკლავში ჭვავისჩალაგაჩრილ ზარფუშში 
(არყის გამოსახდელი ქვაბის თავსახურია) გაწურავენ. ეს გამონაწური 

სითხე ზისწვენია (სვისწვენი) – სალუდე მასალა. ზისწვენს მთელი ღა-

მით დატოვებენ სხვადასხვა ჭურჭელში გადასხმულს. მეორე დილის-

თვის იგი კარგად გაცივდება. მას უკვე ხის დიდ კასრში – კოდში მო-

უყრიან თავს, გარკვეული წესით მომზადებულ საფუარს, – იგივე ასა-
ყუოს მისცემენ, თავზე სუფთა ტილოსა და ფარდაგს გადააფარებენ. 

საღამოსთვის იგი ფუილს დაიწყებს, ანუ, როგორც აქ ამბობენ, აიღებს 
და სამ-ოთხ დღეში ლუდის ზედაშე მზად არის. ფუილისას ალუდი 



ლუდი და მასთან დაკავშირებული ტერმინოლოგია ქართველ მთიელთა... 341 

თავზე ბლანტე მასას მოიგდებს. ეს თხლეა. გამოყენების წინ თხლეს 

მოხდიან, სუფთა ლუდს ამოიღებენ და იმისდა მიხედვით, თუ რის-

თვისაა იგი განკუთვნილი, შესაბამისი სარიტუალო ტექსტის თან-

ხლებით დალოცავენ და ლუდი მზადაა სახარჯავად. დალოცვის ამ 

რიტუალს ტერმინოლოგიურად კოდის ლოცვა ჰქვია. 

სტატიაში განხილულ ტერმინთა ანბანური ჩამონათვალი ასე-

თია: აბროშაჸ , ალამ , ალუდ , ასაყუოჲ, გართმაჲ, დაკიაპებაჲ, და-

მსწორებელაჸ , დალაობაჲ, დატყუებით, დედისძმან , დედის ძმის 

ცხენ , კოდ , კოდის ლოცვაჲ, მეალუდეჲ, მოდალავეჲ, სადალაოჲ, სა-

დგინ , საკვამლო კვერებ , სამჭირაჸ , საქვაბეჲ, საყელაჸ , საწდეჲ, სა-

ხმარ-საციქველ , საჯარეჲ, სვეჲ, სულის ცხენ , ტარკოშაჸ , ფლას , 

ფლასის დაგებაჲ, ფორის ჩადებაჲ, ქვაბ , ყვერბ , ჩხუტ , ცხენჯამა-

გირ , ჭაჭუკაჸ , ხოტ . 

 

 

 

Giorgi Tsotsanidze  
TSU Arn. Chikobava Institute of Linguistics, Georgia 
G.Tsotsanidze@email.ru 

 

Keywords: Terminology, Specialized Terminology, Beer and Related 

Terminology. 

 

Beer and Related Terminology in the Mountains  

of Georgia 

Summary 

Beer, a commonly accepted dessert product, is simply and plainly 

defined in the Georgian dictionaries as the mild alcoholic beverage made 

from cereal flour, malt and hop flowers. An entirely clear and concise 

definition, it completely fails to portray the essence and value it has as a 

cultural phenomena for the Georgian Highlander, particularly for the 

Khevsurian and the Tushetian conscience. 

Beer is not merely a drink— an attribute of dinner, evening, a 

snack table or something drunk after a meal— but it is sacral, ritual 

mailto:G.Tsotsanidze@email.ru


342 გ. ცოცანიძე 

drink and is made only for the Supras (“feasts") on special occasions. 

Such Supras were not rare in the mountainous regions but happened 

rather frequently: 1. common religious celebrations in winter and 

summer; 2. weddings; 3. big Supras for the respect of cult of the 

deceased (i.e. a whole chain of ceremonial procedures dedicated to the 

commemoration of the departed); 4. related to some kind of hard work 

when there is a need for an additional work force (particularly, the 

helping hand of neighbors or clansmen); 5. certain special occasions 

accompanied by the great consumption of drink, namely, the 

consecration of a newly built house, the so-called სახლის სამხდო; the 

blessing of a flock of sheep  (დაკოჭვა) by the Khevsurian archpriest; or 

the so-called სახევსუროები (sakhevsuroebi), the Khevsurs’ semi-pagan 

gathering to meet a guest with a sacrificial killing. 

In Khevsureti and Tusheti, regions with a long and ancient history 

of Georgian beer production, there is a neverending circle of a chain of 

agricultural activity and symbolic-sacral actions that take place long 

before the “nectar” from the sacred earth ever undergoes its 

transformation into beer and a priest standing with a priestly bowl in his 

hand in the brewing room next to a კოდი (kodi  - “a special bowl”) with 

candles at its edges makes a toast in praise of God. 

Every step in the long marathon of man’s domestic work that is 

connected to the production of beer is stamped with a sacred mark. 

Sacred is the field where the brewer’s barley is sown – it is called ჯვა-
რისყანა (“cross-field”). Sacred is the ritual where the ploughman 

performs the bringing of the ox and plough to this field – the Tushetians 

call this უღელდება (“ugheldeba”) and it takes place on a special day 

ოცობა (otsoba). Prayers are recited at the time of the harvesting of the 

field, at the reaping and threshing, when the beer is boiled and the 

already boiled beer is poured into the კოდები (kodebi – “the special 

bowls”) and they are blessed. Sacred too are the storerooms and facilities 

where the beer is boiled and brewed (საქვაბე, საფუარი) – womenfolk 

and “evil” persons may not step foot in them.  

The themes mentioned above provide an abundant set of 

specialized vocabulary discussed in the paper. 


